
                                                                                                                                                                                                10  
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

FAPEO 08/2025 



                                                                                                                                                                                                1  

 

L’analyse en un coup d’œil : 

 

Cette analyse prend naissance dans une situation simple, presque ordinaire. Un parent s’interroge sur 

une pratique mise en place dans la classe de son enfant.  

Rien d’exceptionnel en apparence, mais il ressent un sentiment persistant de décalage. Ce que son 

bambin vit à l’école ne s’aligne pas avec les valeurs éducatives qu’il cherche à transmettre à la maison. 

Une question s’impose alors, formulée à voix basse : est-ce normal ? Et surtout, jusqu’où peut-on 

questionner ce qui se passe en classe sans empiéter sur le rôle de l’enseignant ? 

Ce raisonnement, nous l’entendons régulièrement à la FAPEO. Il traverse de nombreuses familles, 

parfois sans jamais être exprimé clairement. Les parents ne contestent pas, d’emblée, la compétence 

des professeurs, mais se demandent où se situent les limites respectives. Celles de la liberté 

pédagogique d’un côté, celles de la liberté éducative des familles de l’autre. Lorsque ces frontières 

restent floues, le malaise peut s’installer, nourri par l’impression de ne pas savoir quelle place occuper. 

Cette analyse part donc du point de vue de parents, qui s’interrogent, parfois avec inquiétude, sur ce 

que certaines pratiques scolaires font subir à leur enfant. Elle explore la frontière entre ce qui relève 

de la pédagogie et ce qui touche pleinement à l’éducation, territoire par nature partagé entre l’école 

et les familles. 

En partant du réel, d’un cas concret vécu par le président d’une association de parents, et d’une lecture 

des logiques de justification à l’œuvre dans le monde scolaire, l’analyse montre que les conflits entre 

parents et enseignants ne sont pas des affaires de personnes, mais des oppositions de sens. Chacun 

agit à partir de valeurs qu’il estime légitimes, sans toujours percevoir celles de l’autre. 

On comprend alors qu’il faut sortir d’une logique de confrontation pour entrer dans une démarche de 

discernement collectif. Il faut penser la liberté pédagogique et la liberté éducative non comme des 

idées concurrentes, mais comme des espaces à articuler, dans une relation de coéducation fondée sur 

l’écoute, la clarification des rôles et la recherche d’un sens partagé au service du bien-être des élèves. 

 

 

 

  

 

Si vous désirez organiser un débat sur cette question,  

n’hésitez pas à nous contacter : secretariat@fapeo.be 

 

Mots-clés : liberté pédagogique ; liberté éducative des parents ; association de 
parents ; coéducation ; dynamique collective ; communication ; relations école-
familles ; valeurs éducatives ; dialogue parents-enseignants ; limites 
éducatives ; bien-être à l’école ; démocratie scolaire 



                                                                                                                                                                                                2  

 

Table des matières 
 

Introduction ............................................................................................................................................. 3 

Quand la pédagogie dépasse la classe ................................................................................................. 3 

Le principe de justification pédagogique ................................................................................................ 4 

Liberté pédagogique : un concept à la fois sacré et flou ..................................................................... 4 

Là où la confusion commence ............................................................................................................. 6 

Coéducation et liberté pédagogique ................................................................................................... 6 

Comprendre les logiques de justification à l’école .............................................................................. 7 

La justification pédagogique : entre légitimité professionnelle et valeurs éducatives ....................... 8 

Cas concret — Le système de points :  entre bonne intention et dérive symbolique ............................ 8 

Ce que la pratique justifie (le discours pédagogique) ......................................................................... 9 

Ce que la pratique produit (le plan éducatif et symbolique) ............................................................... 9 

Le miroir des justifications : quand l’école et la famille ne parlent pas la même langue ................. 11 

Le pouvoir symbolique du geste pédagogique .................................................................................. 12 

L’école, véritable espace de coéducation ? ........................................................................................... 13 

Quand les parents deviennent les grands absents ............................................................................ 14 

La liberté pédagogique, oui – mais consciente.................................................................................. 14 

Repenser la liberté pédagogique comme un bien commun ............................................................. 15 

Sortir du réflexe « qui a raison ? » ..................................................................................................... 15 

Conclusion : L’école pour créer du lien - Revenir à l’essentiel .............................................................. 15 

 

 

Pour des raisons d’ergonomie de lecture, cette production n’est pas rédigée en écriture inclusive et 

suit la forme du genre neutre, mais elle s’adresse néanmoins indistinctement aux femmes, hommes, 

personnes non binaires, gender fluid ou de quelque identité de genre que ce soit. 

 



                                                                                                                                                                                                3  

 

Introduction  

 

Quand la pédagogie dépasse la classe 

Il y a quelques temps, j’ai reçu un mail d’un papa inquiet. Président de l’association de parents de son 

école. Il voulait avoir mon avis sur un document distribué dans la classe de son fils, une fiche pour 

encourager les élèves à avoir un comportement exemplaire, comme on en voit souvent. Rien d’alarmant 

au premier abord ; le principe, c’est que les bonnes attitudes en classe rapportent des bons points, et 

chaque mauvais comportement en fait perdre. Pourtant, au fil de ma lecture, j’ai vite ressenti comme 

un malaise…  

Extrait choisi : 

« L’objectif est d’accumuler des points pour acheter des privilèges de plus en plus intéressants au fil des 

niveaux atteints. Exemples : 

- Choisir sa place 

- Changer de charge 

- Rendre un devoir un jour plus tard 

- Obtenir un point bonus à un contrôle 

- … 

Si malheureusement l’enfant tombe à 0 points suite à un mauvais comportement, il recevra une 

punition (ranger la classe, apprendre un poème par cœur, etc.). » 

J’ai relu deux fois pour être sûre. 

Depuis quand rendre un devoir en retard deviendrait-il une récompense ?!  

Et pourquoi apprendre un poème, acte de formation à la culture, était-il noté comme punition possible ? 

A ce moment-là, j’ai compris l’inquiétude du président de l’association qui m’a contactée, et je me suis 

dit que ce petit bout de papier disait en réalité quelque chose de bien plus grand que ce pourquoi il 

avait été rédigé, il parlait des choix que l’on fait pour éduquer et instruire. C’est là que j’ai commencé 

à me demander: où s’arrête la liberté pédagogique, et où commence la responsabilité éducative ? 

Quand une pratique d’enseignement influence directement les valeurs que l’enfant intègre – la justice, 

l’effort, la coopération, le rapport à la culture – est-elle encore seulement « pédagogique » ? 

Dans quelle mesure certaines pratiques pédagogiques,  

bien que relevant de la liberté de l’enseignant, 

peuvent-elles empiéter sur le champ éducatif et interroger  

les valeurs partagées entre l’école et les familles ? 



                                                                                                                                                                                                4  

 

Cette question, à la fois simple et vertigineuse, a donné naissance à cette analyse. Non pas pour 

dénoncer des enseignants, ni pour imposer une vision unique, mais pour ouvrir un espace de conscience 

partagée entre école et familles. Parce que ce qui se joue dans une salle de classe dépasse largement 

le cadre scolaire. Il s’agit de la construction de la personne, de la citoyenneté, du rapport au savoir et 

au monde. 

Pour rappel, l’école a pour missions de : 

- promouvoir la confiance en soi et le développement de la personne de chacun des élèves ; 

- amener tous les élèves à s'approprier des savoirs et à acquérir des compétences qui les rendent 

aptes à apprendre toute leur vie et à prendre une place active dans la vie économique, sociale 

et culturelle ; 

- préparer tous les élèves à être des citoyens responsables, capables de contribuer au 

développement d'une société démocratique, solidaire, pluraliste et ouverte aux autres 

cultures ; 

- assurer à tous les élèves des chances égales d'émancipation sociale1. 

Ces objectifs ne relèvent pas seulement des savoirs, mais d’une vision humaniste de l’éducation. 

Et c’est à partir de ce cadre que j’ai voulu interroger certaines pratiques, non pour juger, mais pour 

comprendre ce qu’elles produisent sur les enfants, sur les parents, et sur la relation éducative elle-

même. 

Cette analyse n’est ni un manuel, ni un procès d’intention. C’est une exploration, un voyage à travers 

nos logiques de justification, nos valeurs éducatives, nos contradictions aussi. Une manière d’interroger 

ce que nous faisons, collectivement. Parce qu’au fond, la pédagogie ne s’arrête jamais aux portes de la 

classe. Elle façonne le regard que l’enfant pose sur lui-même, sur les autres, sur le monde. Et c’est bien 

là que tout commence. 

Le principe de justification pédagogique 

Liberté pédagogique : un concept à la fois sacré et flou 

Un rendez-vous est rapidement pris avec la direction de l’école et les parents. Une réunion est organisée 

pour discuter du fameux document « comportement ». Il faut dire que les choses ont vite évoluées ; un 

conflit a éclaté entre les professeurs, qui veulent « protéger » leur collègue, et les parents, qui estiment 

que l’institutrice en question a outrepassé sa « liberté pédagogique ». La direction semble perdue au 

milieu de ce conflit, car elle doit faire face à l’association de parents qui souhaite que le document 

« comportement » ne soit plus appliqué en classe, et ladite « liberté pédagogique » de l’enseignante. 

Mais les valeurs qui y sont associées, ça concerne tout le monde, non ? 

 

 
1 Le Moniteur belge, décret du 24 juillet 1997 définissant les missions prioritaires de l’enseignement fondamental et de 
l’enseignement secondaire et organisant les structures propres à les atteindre (dit « décret Missions »), Moniteur belge, 23 
septembre 1997. 



                                                                                                                                                                                                5  

 

Quand on parle de liberté pédagogique, on a souvent l’impression de toucher à un principe sacré du 

métier d’enseignant. Et c’est vrai, cette autonomie est essentielle. Mais ce qui est fascinant, c’est à 

quel point ce concept est aussi… très flou. 

Tout le monde en parle, mais peu de gens peuvent dire exactement ce que ça recouvre — ni où ça 

s’arrête. Dans les textes, la liberté pédagogique est reconnue comme un droit fondamental des 

enseignants. En Belgique francophone, elle découle notamment du décret Missions du 24 juillet 1997, 

qui fixe les grands objectifs de l’école2. Il confie aussi aux enseignants la responsabilité de choisir leurs 

méthodes pour atteindre ces objectifs. Autrement dit, l’État fixe le cap, le prof choisit la route.  

Mais attention, cette liberté n’est pas totale. Elle est encadrée par plusieurs obligations : 

- respecter les socles de compétences et les programmes officiels de son réseau, 

- garantir un enseignement de qualité et équitable, 

- et surtout, agir dans le respect des valeurs fondamentales : dignité, égalité, esprit critique, 

ouverture à la diversité, etc. 

Les équipes éducatives exercent leur liberté pédagogique dans le respect du projet pédagogique du 

pouvoir organisateur, qui constitue le cadre de référence commun à l’ensemble des établissements 

relevant de ce même pouvoir organisateur. Ce projet est ensuite décliné à l’échelle de chaque école à 

travers le projet d’établissement, document collectif élaboré avec la participation des différents 

acteurs de la communauté éducative ; c’est à dire la direction, les enseignants, les parents et les élèves. 

Lesdits projets traduisent concrètement les valeurs, objectifs et choix pédagogiques portés par le 

pouvoir organisateur et forment, pour les enseignants, un cadre de cohérence et de loyauté 

professionnelle, garant du sens du travail d’équipe et de la continuité des apprentissages.3 

Par ailleurs, le projet d’établissement peut faire l’objet d’un débat au sein du Conseil de participation 

(CoPa), instance qui réunit représentants des parents, des enseignants, des élèves, du personnel et du 

pouvoir organisateur. Le CoPa constitue un espace privilégié de dialogue où les acteurs éducatifs 

peuvent échanger sur les choix pédagogiques et organisationnels de l’école, proposer des ajustements 

et renforcer la compréhension mutuelle des rôles de chacun. Ce processus permet de consolider la 

coéducation et d’assurer que les orientations du projet d’école soient comprises, partagées et portées 

collectivement. 

Bien qu’elle découle du décret Missions, la liberté pédagogique est aujourd’hui régie par le Code de 

l’enseignement fondamental et de l’enseignement secondaire. Elle ne constitue pas une liberté 

absolue. Elle s’exerce dans le cadre du projet pédagogique du pouvoir organisateur et des référentiels 

de compétences définis par la Fédération Wallonie-Bruxelles.  

 
2 Ibidem. 

3 Le Moniteur belge, Code de l’enseignement fondamental et de l’enseignement secondaire, Code du 3 mai 2019, Moniteur 

belge, 19 septembre 2019, erratum M.B. 3 octobre 2019, mis à jour au 24 février 2023., art. 1.4.1-2 et 1.4.1-3. 

GAUTHIER S. & DE THIER V., Le projet d’établissement : photographie d’un système scolaire inégalitaire ?, Étude FAPEO, 

2017. 

& 

GAUTHIER S., Le projet d’établissement : un mirage scolaire ?, Étude FAPEO, 2018. 



                                                                                                                                                                                                6  

 

Le Code des l’enseignement précise que les équipes éducatives remplissent leurs missions 

simultanément et sans hiérarchie, notamment la promotion de la confiance en soi, le développement 

de la citoyenneté et la transmission d’une culture commune. La liberté pédagogique vise donc à 

permettre la mise en œuvre de ces finalités collectives, tout en laissant à chaque enseignant la 

responsabilité du choix des méthodes, pour autant qu’elles respectent les objectifs fixés par les textes 

officiels. La liberté pédagogique ne donne pas donc pas le droit de faire n’importe quoi, même « au 

nom de sa méthode ». Elle donne le droit de chercher la meilleure manière d’enseigner dans le respect 

du cadre éducatif commun. Et ça, c’est une nuance énorme. 

Là où la confusion commence 

Quand on observe les pratiques scolaires de près, on se rend vite compte que rien n’est vraiment 

neutre. Derrière chaque méthode, chaque système d’évaluation, chaque punition ou chaque « bonne 

idée » pédagogique, derrière chaque enseignant, il y a une logique, une vision du monde, un ensemble 

de valeurs plus ou moins conscientes. 

La pédagogie touche à des aspects profondément humains : la motivation, la justice, la confiance, la 

punition, la récompense, le rapport à la culture… Et ces aspects-là relèvent aussi de l’éducation. 

Or, cette éducation en questionn’appartient pas qu’à l’école, elle se construit dans un territoire 

partagé avec les familles. Un espace commun à tous les membres de la communauté éducative — 

enseignants, parents, élèves, directions et pouvoirs organisateurs. Ce partage des responsabilités 

éducatives ne se décrète pas ; il se cultive par la confiance, la transparence et le dialogue, au service 

d’un même objectif : accompagner l’enfant dans l’ensemble de ses apprentissages et de ses 

expériences de vie. 

Comme le rappellent les analyses de la FAPEO4, la coéducation repose sur la reconnaissance de la 

complémentarité des savoirs parentaux et professionnels, et sur la mise en place d’espaces concrets 

de participation pour faire vivre cette alliance éducative.5 

Coéducation et liberté pédagogique 

La coéducation ne désigne pas une ingérence des familles dans la pédagogie, mais une coopération 

fondée sur la reconnaissance des rôles et des savoirs de chacun. Les enseignants restent garants du 

cadre pédagogique et des apprentissages, tandis que les parents apportent leur connaissance intime 

de l’enfant et leur regard sur son vécu scolaire. 

Le Code de l’enseignement souligne que la mission de l’école s’inscrit dans un partenariat éducatif avec 

les familles, fondé sur la communication et le respect mutuel.6 

 
4 Ibidem. 

5 Ibidem, art. 1.5.3-1 § 2 (sur la participation des parents à la communauté éducative). 

& 

Fédération Wallonie-Bruxelles, Circulaire n° 9477, Le Conseil de participation en pratique, 31 mars 2025, chap. 1 – “Le rôle 

des parents dans la coéducation”. 

6 Le Moniteur belge, Code de l’enseignement fondamental et de l’enseignement secondaire, Code du 3 mai 2019, Moniteur 

belge, 19 septembre 2019, erratum M.B. 3 octobre 2019, mis à jour au 24 février 2023., art. 1.4.1-1 et 1.5.3-1 § 2. 



                                                                                                                                                                                                7  

 

Cette articulation se matérialise notamment à travers le Conseil de participation (CoPa), lieu privilégié 

d’expression et de concertation où parents et professionnels peuvent réfléchir ensemble à la 

cohérence des projets éducatifs.7 Mais dans la pratique, cette frontière se brouille souvent. Quand un 

enseignant transforme un mauvais comportement en travail punitif (« tu apprendras un poème ») ou 

permet des privilèges éducatifs (« tu pourras rendre ton devoir en retard si tu as des bons points »), on 

quitte la pédagogie pour entrer dans le registre éthique et éducatif. Et là, les parents ressentent 

instinctivement qu’il y a quelque chose à questionner. 

C’est aussi ce qu’ont fait les sociologues Luc Boltanski et Laurent Thévenot, dans leur ouvrage De la 

justification : Les économies de la grandeur8. Ils y montrent que dans toutes les institutions – l’école, 

l’entreprise, la famille, l’État – les acteurs justifient leurs actions à partir de valeurs supérieures 

communes, qu’ils appellent des « cités » ou « mondes de justification ». Autrement dit, chaque fois 

qu’on agit, on mobilise une certaine idée de ce qui est « juste », « bon » ou « légitime ». Et quand deux 

personnes ne partagent pas la même idée du « bien commun », elles se heurtent. 

Comprendre les logiques de justification à l’école 

À l’école, ces logiques sont omniprésentes. Un enseignant peut justifier une méthode par la cité 

industrielle (« c’est efficace, ça fait progresser les élèves »), tandis qu’un parent, lui, réagit depuis la 

cité civique (« ce n’est pas juste, ce n’est pas égal pour tous »), ou la cité domestique (« je veux que 

mon enfant soit respecté dans sa singularité »). Chacun parle depuis sa cohérence interne, sans 

toujours percevoir celle de l’autre. 

Cité (ou monde  
de justification) 

Valeurs dominantes Exemple d’application à l’école 

Industrielle 
Efficacité, performance, 

résultats mesurables 

“Cette méthode est la plus rapide pour faire 

apprendre les tables de multiplication.” 

Civique Égalité, justice collective 
“Je donne les mêmes consignes à tous, pour 

garantir l’équité.” 

Domestique Ordre, respect, tradition 
“Les règles doivent être suivies, c’est une 

question d’éducation.” 

Inspirée Vocation, créativité, passion 
“Je veux transmettre autrement, avec 

cœur.” 

Marchande 
Intérêt, motivation, 

récompense 

“S’ils gagnent des points, ils sont motivés à 

bien se comporter.” 

De l’opinion (ou de la 

renommée) 
Reconnaissance, image 

“C’est une école réputée pour sa rigueur, il 

faut le montrer.” 

 
7 Fédération Wallonie-Bruxelles, Circulaire n° 9477, Le Conseil de participation en pratique, 31 mars 2025, chap. 1 et 2. 
8 BOLTANSKI L.. & THÉVENOT L.., De la justification. Les économies de la grandeur, Paris, Gallimard, 1991 



                                                                                                                                                                                                8  

 

Dans la réalité, les acteurs naviguent entre ces mondes. Et au sein d’une école, chacun des membres 

de l’équipe éducative et pédagogique aussi y va de ses « cités » (parfois contradictoires ou ambivalents 

au sein de l’équipe, voire chez une même personne en fonction de son humeur ou de « à qui » il 

s’adresse). Quand un conflit éclate – par exemple entre un parent et un enseignant – c’est souvent 

parce qu’ils ne mobilisent pas les mêmes registres de justification. Ce n’est donc pas un désaccord 

« moral », c’est un décalage de mondes. 

La justification pédagogique : entre légitimité professionnelle et valeurs éducatives 

Justifier pédagogiquement, c’est donc aussi imposer une certaine vision du monde éducatif. Et c’est là 

que le rôle des parents, et plus largement de la coéducation, devient essentiel : non pas pour juger ou 

contester, mais pour remettre du sens collectif dans la justification. Autrement dit, questionner non 

pas si une méthode est efficace, mais quelle idée de l’éducation elle véhicule. 

Pour la FAPEO, c’est ici que se situe l’enjeu démocratique : comment faire en sorte que la liberté 

pédagogique ne devienne pas un espace de pouvoir unilatéral, mais un terrain de dialogue sur le sens 

même d’éduquer ? 

Cas concret — Le système de points :  

entre bonne intention et dérive symbolique 

Dans la salle de classe, la tension est à son comble. L’enseignante à l’origine du document 

« comportement » est sur les nerfs, au bord des larmes. Elle ne comprend pas que les parents 

l’attaquent ainsi sur la manière dont elle gère sa classe. Et surtout, elle ne comprend pas comment on 

en est arrivé là. Tout ce qu’elle a voulu transmettre à ses élèves, c’est la volonté de bien faire et de bien 

se tenir en classe, avec un système de récompense qui pourrait les encourager et les motiver à avoir un 

meilleur comportement. Rien à voir avec des punitions arbitraires ! Elle voulait le meilleur pour ses 

élèves et la voici qui se retrouve sur le banc des accusés… 

En face, l’association de parents refuse que les parents soient les vilains de l’histoire. Ils ne sont pas des 

parents « chiants » qui essaient de s’immiscer dans les cours des professeurs. Ils comprennent bien la 

liberté qu’à l’institutrice sur la manière de donner son cours et sa bonne volonté, mais ils ne peuvent 

pas laisser passer des punitions qui associent la culture à une réprimande, ni des avantages qui 

décrédibilisent le travail scolaire et favorisent les inégalités entre les élèves.  

Les enseignants défendent une liberté qu’ils estiment nécessaire à leur métier. Les parents défendent 

des valeurs éducatives qu’ils jugent fondamentales pour leurs enfants. Et entre les deux, c’est souvent 

le silence, ou pire, le malentendu. 

  



                                                                                                                                                                                                9  

 

Ce que la pratique justifie (le discours pédagogique) 

La justification donnée par l’institutrice est claire : 

« Ce système a pour but d’encourager les enfants à avoir un comportement exemplaire. ». Autrement 

dit, on est dans une logique de motivation extrinsèque. On cherche à provoquer de bonnes attitudes 

par la récompense et la sanction. C’est une justification pédagogiquement rationnelle : on motive, on 

structure, on valorise. Elle s’appuie sur ce que Boltanski et Thévenot appelleraient la cité industrielle 

(efficacité, fonctionnement fluide) et la cité domestique (ordre, obéissance, bonne tenue). 

Mais cette justification, si elle est cohérente en apparence, repose sur une vision particulière du 

comportement et de la valeur éducative, celle d’un enfant « calculateur », qui agit selon ce qu’il gagne 

ou perd, et non selon ce qu’il comprend ou ressent. L’acte éducatif devient un système d’échanges, où 

la morale s’apprend comme une transaction. 

Ce que la pratique produit (le plan éducatif et symbolique) 

Ce type de dispositif entraîne plusieurs effets éducatifs implicites : 

1. La marchandisation de la valeur morale → Les comportements deviennent des « points », les 

attitudes deviennent des « récompenses ». Ce qui était autrefois un apprentissage de sens 

(coopérer, respecter, participer) devient une monnaie d’échange. L’éducation se transforme 

en marché symbolique. 

2. La confusion entre savoir et sanction → Apprendre une poésie ou rendre un devoir à l’heure 

ne relève plus du plaisir d’apprendre, mais d’une punition ou d’une faveur. Ce glissement 

dénature l’acte d’apprendre, et associe la culture à la contrainte. 

3. La hiérarchisation publique entre élèves → Dans la pratique, ces systèmes rendent visibles les 

« bons » et les « mauvais », installant une compétition constante. Ce climat ne favorise ni la 

coopération, ni la confiance en soi – pourtant au cœur du décret Missions. 

4. La déresponsabilisation du sens moral → L’enfant agit non plus parce qu’il comprend la règle, 

mais parce qu’il craint de perdre ou espère gagner. Ce n’est plus l’intention qui compte, mais 

la récompense. 

Ces effets, même involontaires, montrent à quel point une justification pédagogique apparemment 

neutre peut produire un impact éducatif contraire aux valeurs de l’école démocratique. 

 

 

  



                                                                                                                                                                                                11  

 

Lecture à la lumière de Boltanski & Thévenot 

En relisant ce dispositif à travers la grille de Boltanski et Thévenot, le décalage entre les mondes de 

justification devient flagrant : 
 

Acteur 
Cité 

dominante 
Valeurs défendues Effet observé 

L’institutrice 
Industrielle / 

Domestique 

Efficacité, ordre, 

comportement contrôlé 
Valorisation du mérite individuel 

Les parents 
Civique / 

Inspirée 

Équité, épanouissement, 

sens moral 

Sentiment d’injustice et de 

déshumanisation du système 

L’enfant Marchande Récompense, gain, perte 
Action motivée par l’intérêt,  

non par la compréhension 

 

Ce tableau met en évidence que le conflit n’est pas moral, mais structurel. Chacun parle depuis un 

univers de valeurs différent. L’enseignante agit selon une logique rationnelle d’organisation ; les 

parents réagissent depuis une logique affective et éducative ; l’enfant, lui, apprend à “jouer” le 

système. La méthode reste cohérente dans le cadre scolaire, mais entre en tension avec la mission 

éducative partagée entre école et familles. 

Le miroir des justifications : quand l’école et la famille ne parlent pas la même langue 

Lorsque les élèves évoluent dans un environnement où les enseignants ne partagent pas les mêmes 

référentiels de valeurs ni les mêmes principes de justification, ils sont confrontés à un paysage éducatif 

fragmenté, parfois porteur de contradictions. 

L’école devient alors, pour eux, un miroir à facettes multiples, où chaque enseignant renvoie une vision 

différente de ce qu’est « réussir », « mériter », « participer » ou « obéir ». 

Ces incohérences peuvent troubler la compréhension que les élèves se font de la norme scolaire et de 

la légitimité des règles, mais elles peuvent aussi être formatrices, en leur permettant de développer 

un esprit critique et d’apprendre à naviguer entre différents cadres de sens. 

Dans la perspective de Boltanski et Thévenot, l’école constitue un lieu où se rencontrent plusieurs 

« mondes de justification » : le monde civique (égalité, solidarité), le monde domestique (autorité, 

respect), le monde industriel (efficacité, performance)… Ces registres coexistent et s’entrechoquent 

parfois dans les interactions quotidiennes9. 

 
9 BOLTANSKI L. & THÉVENOT L., De la justification. Les économies de la grandeur, Paris, Gallimard, 1991, p. 49-68. 

& 

BOURDIEU P. & PASSERON J.-C., La Reproduction. Éléments pour une théorie du système d’enseignement, Paris, Éditions de 
Minuit, 1970, p. 91-95. 



                                                                                                                                                                                                12  

 

Le rôle de l’équipe éducative est alors de favoriser une cohérence minimale et de rendre ces logiques 

explicites aux élèves pour éviter que la pluralité des postures ne se transforme en confusion ou en 

perte de repères.10 

Le cas concret auquel j’ai assisté montre à quel point la justification pédagogique peut devenir un outil 

de légitimation. En se justifiant par la pédagogie, l’école évite parfois de se confronter à la question des 

valeurs. On dit : « C’est pour le bien de l’élève », sans toujours questionner de quel bien il s’agit, ni pour 

qui il est défini. 

En réalité, ces mécanismes de justification servent aussi à maintenir la légitimité institutionnelle de 

l’école : ils permettent de dire « notre méthode est juste, puisqu’elle est pédagogique ». Mais la 

pédagogie, comme le rappelle le spécialiste de l’éducation français Philippe Meirieu, « n’a de sens que 

si elle sert la liberté et non la contrainte »11. 

Ce système de points, bien qu’anodin en apparence, agit comme un révélateur. Il montre comment 

une pratique peut être justifiée pédagogiquement tout en posant problème éducativement. Il 

questionne la frontière entre enseigner et éduquer, entre contrôler et accompagner. Et il rappelle que 

la liberté pédagogique, sans réflexion partagée sur le sens, peut se transformer en instrument de 

pouvoir symbolique. 

Le pouvoir symbolique du geste pédagogique 

Le sociologue Pierre Bourdieu rappelait que toute institution produit de la « violence symbolique » : 

une forme de pouvoir doux, diffus, qui s’exerce sans qu’on s’en rende compte, au nom de la légitimité. 

À l’école, ce pouvoir prend la forme de la justification pédagogique. Ce n’est pas une violence visible, 

mais une autorité symbolique. 

« Je fais ceci parce que c’est éducatif », « Je sanctionne pour le bien de l’enfant ». 

Or, ces justifications, même bien intentionnées, ne sont jamais neutres. Elles traduisent une manière 

de penser le monde, une conception de la justice, de l’effort, du mérite. Et quand ces conceptions ne 

sont pas partagées, elles créent du désalignement éducatif. L’école et la famille ne parlent plus la 

même langue du « bien ». 

L’absence de cohérence entre les postures pédagogiques ou les systèmes de valeurs des enseignants 

ne relève pas d’un simple détail de fonctionnement. Elle remet en question la construction d’un 

principe commun au sein de l’établissement. Sans ce fil conducteur partagé, les élèves peuvent 

percevoir l’école comme un ensemble d’univers juxtaposés plutôt qu’un espace d’apprentissage 

cohérent. Ce déficit de lisibilité fragilise la confiance qu’ils accordent à l’institution et brouille leur 

rapport au savoir. Le pouvoir symbolique de la justification pédagogique a pour conséquence un effet 

social identifié qui est la reproduction des inégalités. 

  

 
10 FAPEO, Étude 2018 – Le projet d’établissement : un mirage scolaire ?, Bruxelles, 2018, p. 13-15 (sur la cohérence 
pédagogique et la perception des élèves). 
11 MEIRIEU P., Le choix d’éduquer. Éthique et pédagogie, Paris, ESF Éditeur, 1991. 



                                                                                                                                                                                                13  

 

Lorsqu’il n’existe plus de principe commun explicite, les élèves ne comprennent plus clairement ce que 

l’école attend d’eux. Par conséquent, les critères d’évaluation, les attitudes valorisées et la notion 

même de « mérite » varient d’un enseignant à l’autre. Ce brouillage du sens alimente un sentiment 

d’injustice. Pourquoi un comportement ou un résultat valorisé dans une classe serait-il sanctionné 

dans une autre ? 

Peu à peu, la confiance dans l’école comme institution juste et cohérente s’érode, en particulier chez 

les familles les plus fragilisées, qui n’en maîtrisent pas toujours les codes implicites. La perte de repères 

collectifs contribue ainsi à accroître les inégalités scolaires. Ceux qui disposent du capital culturel 

nécessaire pour décoder ces variations s’en sortent mieux, tandis que les autres se sentent exclus d’un 

système devenu illisible. 

Et c’est là que les parents commencent à se sentir concernés — pas parce qu’ils veulent « s’ingérer », 

mais parce qu’ils sentent que le système façonne des valeurs : qui mérite quoi, qui a le droit de 

transgresser, ce qu’on appelle « mérite » à l’école. Ce besoin d’intervention parentale n’est pas un 

rejet de l’école, mais une réaction à la désorganisation symbolique de celle-ci ; il exprime la volonté 

des familles de redonner du sens et de la cohérence à l’acte éducatif. 

Comme le soulignent les études de la FAPEO, il revient aux équipes éducatives et aux directions d’école 

de créer des espaces de concertation interne pour harmoniser les pratiques et donner du sens collectif 

au cadre scolaire. Le projet d’établissement, soutenu par le Conseil de participation (CoPa), constitue 

précisément l’outil prévu par le Code de l’enseignement pour formaliser cette cohérence et faire 

converger les valeurs professionnelles autour d’un principe éducatif commun. 

L’école, véritable espace de coéducation ? 

Pour régler le conflit entre parents et enseignants, la direction a décidé de faire appel à la FAPEO ainsi 

qu’à des inspecteurs de la Fédération Wallonie-Bruxelles pour établir une médiation. Ensemble, nous 

avons travaillé à une solution, qui n’était pas de dire qui a tort et qui a raison, mais plutôt de favoriser 

la communication entre les différentes parties et de rappeler le cadre légal. Et surtout, d’intégrer les 

parents à la réflexion. Pas de « interdit » ou « autorisé » donc pour la fiche « comportement », mais 

plutôt une direction et un PO qui ont choisi de ne pas ignorer les familles et de créer ensemble un 

système de co-éducation. Lors de la dernière entrevue, les remarques des parents ont été prises en 

compte et les échanges avec les professeurs ont été facilitées. 

Quand on entre dans une classe, tout semble banal… des tables, un tableau, des voix d’enfants. Mais 

sociologiquement, c’est un des lieux de pouvoir les plus symboliques qui existent. Le prof détient le 

monopole du sens — c’est lui qui décide de ce qu’on apprend, de comment on l’apprend, et de ce qui 

est considéré comme « réussi ». C’est ce que Pierre Bourdieu appelait la violence symbolique. Il s’agit 

d’une forme d’autorité qui s’exerce sans en avoir l’air, mais qui façonne profondément les 

représentations et les rapports sociaux. Et, nous insistons sur ce point, ce n’est pas une accusation. 

C’est un constat. L’école, même animée des meilleures intentions, n’est jamais neutre. Elle transmet 

des valeurs implicites à propos de ce qui est juste, ce qui mérite, ce qui vaut. Chaque choix pédagogique 

est donc aussi un acte éducatif, même quand il ne s’en revendique pas. 



                                                                                                                                                                                                14  

 

Quand les parents deviennent les grands absents 

Face à ce pouvoir symbolique, les parents se sentent souvent maladroits. Ils n’osent pas questionner 

les méthodes de peur d’être catalogués comme « intrusifs ». Mais à force de s’effacer, ils deviennent 

les grands absents du débat éducatif, alors même que le décret Missions parle de coéducation comme 

d’un principe fondamental. Ce n’est pas une coïncidence si beaucoup de parents disent : 

« Je ne comprends plus l’école d’aujourd’hui. » 

Ce n’est pas qu’ils ne veulent pas comprendre, c’est qu’on leur parle rarement d’égal à égal. Et cette 

asymétrie, elle abîme la confiance. Or, sans confiance, la liberté pédagogique devient vite une 

forteresse, au lieu d’être un espace d’échange.  

Le décret Missions et et le Code de l’Enseignement posent pourtant un cadre clair : les parents sont 

des partenaires de l’école, pas de simples usagers. Ils ont un rôle à jouer dans la construction du sens 

éducatif collectif. Mais sur le terrain, cette collaboration reste fragile. Quand une enseignante justifie 

sa méthode par un « c’est ma liberté pédagogique », beaucoup de parents entendent plutôt « vous 

n’avez pas votre mot à dire ». Et quand certains de ces parents questionnent ladite méthode, nombre 

d’enseignants y entendent une remise en cause de leurs compétences. Ce malentendu structurel 

empêche le dialogue. 

Dans le modèle de Boltanski et Thévenot, l’école est traversée par plusieurs logiques de justification 

simultanées. Mais l’enjeu, pour une société démocratique, n’est pas d’en supprimer une, c’est 

d’apprendre à les faire dialoguer. Quand un enseignant justifie une pratique par l’efficacité (cité 

industrielle), et qu’un parent la questionne au nom de la justice (cité civique), ce n’est pas un conflit à 

trancher, c’est un désaccord citoyen qui mérite un espace de discussion. 

C’est là que le rôle de la FAPEO prend tout son sens. L’éducation ne se limite pas à transmettre des 

savoirs, elle vise à former des citoyens capables de débattre du sens du monde. Si l’école n’est pas 

capable de dialoguer avec ses propres acteurs – les familles – comment pourrait-elle enseigner le 

dialogue démocratique à ses élèves ? En somme, la liberté pédagogique n’a jamais été pensée comme 

un droit solitaire, mais comme un devoir partagé. C’est celui de garantir que la méthode 

d’enseignement reste cohérente avec les finalités de l’école démocratique. Et ladite cohérence ne peut 

exister que si elle est discutée, expliquée, comprise. 

« La coéducation, ce n’est pas faire pareil, c’est penser ensemble. ». Cette phrase, entendue lors d’une 

rencontre parent-professeur organisée par la FAPEO, résume parfaitement l’enjeu. Ce n’est pas la 

méthode qui compte, c’est le sens qu’on y met collectivement. 

La liberté pédagogique, oui – mais consciente 

La liberté pédagogique n’est donc pas en soi le problème. Elle est une chance, un espace de créativité, 

de souplesse, de confiance. Mais elle demande un haut degré de conscience éthique. Chaque pratique 

doit pouvoir être questionnée, non pas en termes d’efficacité, mais de sens. Dans une société où l’école 

cherche à rétablir la confiance avec les familles, la justification pédagogique ne peut plus être une arme 

de légitimation, elle doit devenir un outil de dialogue. 

La question n’est donc plus : « Ai-je le droit d’enseigner comme je veux ? » Mais plutôt : « Mon choix 

pédagogique sert-il le projet d’émancipation collective que nous portons ensemble ? » 



                                                                                                                                                                                                15  

 

Peut-être qu’au lieu de défendre des « droits » séparés, on pourrait défendre une responsabilité 

commune, celle d’éduquer ensemble à travers l’école. Les enseignants garderaient leur liberté 

pédagogique mais dans une logique de transparence éducative. Les parents retrouveraient leur 

légitimité, non pas pour juger, mais pour co-construire du sens. Ce n’est pas une utopie, certaines 

écoles le font déjà : réunions de co-construction de règles, chartes de valeurs partagées, espaces de 

médiation école-familles. Et souvent, les tensions disparaissent non pas parce qu’on se met d’accord 

sur tout, mais parce qu’on se comprend enfin. 

Repenser la liberté pédagogique comme un bien commun 

La liberté pédagogique n’est pas un droit individuel, c’est un bien commun. Elle appartient à tous ceux 

qui participent à l’éducation : enseignants, parents, enfants, communauté. C’est un espace vivant, en 

mouvement, où chacun a une part de parole, à condition d’accepter que cette parole implique une 

responsabilité. 

Repenser la liberté pédagogique, ce n’est donc pas la restreindre. C’est la replacer au cœur du collectif, 

dans une logique d’émancipation partagée. Ce serait tellement plus simple si tout ça se résumait à une 

recette du genre « voici les trois étapes pour bien coéduquer » ou « voici comment respecter la liberté 

de chacun sans tension ». Mais non. L’éducation, c’est tout sauf une science exacte. C’est un champ 

mouvant, traversé d’émotions, d’histoires singulières, de croyances, de rapports au pouvoir, à 

l’autorité, à la confiance. Et c’est justement pour ça que c’est passionnant. 

Sortir du réflexe « qui a raison ? » 

Dans ce débat, on se trompe souvent de question. On cherche à savoir qui a raison, le parent ou le 

prof ? Alors que la vraie question est « Que produit cette pratique sur l’élève ? ». Quand on déplace le 

regard vers l’élève, les postures s’adoucissent. Et à partir de là, le dialogue redevient possible. Ce que 

cette réflexion m’a appris, c’est qu’il n’y a pas d’un côté les enseignants qui « ont raison » parce qu’ils 

savent enseigner, et de l’autre les parents qui « ont tort » parce qu’ils ne sont pas professionnels. Ce 

qui compte, c’est le dialogue sur le sens. Pourquoi faisons-nous ce que nous faisons ? Que cherchons-

nous à transmettre, au-delà des savoirs ? Et que produit, concrètement, chaque geste, chaque consigne, 

chaque mot, dans la tête et dans le cœur d’un enfant ? 

Conclusion : L’école pour créer du lien - Revenir à l’essentiel 

Ce que je retire de cette analyse détaillée du cas concret auquel j’ai été confrontée sur le terrain, c’est 

que parler de pédagogie, c’est aussi parler de soi. De nos croyances, de nos limites, de ce qu’on transmet 

sans même s’en rendre compte. La liberté pédagogique, ce n’est pas un privilège professionnel, ni une 

revendication de pouvoir. C’est une responsabilité immense, celle d’incarner, chaque jour, une certaine 

idée de l’humanité. Et cette responsabilité ne repose pas sur une seule épaule. Elle se partage. Entre 

ceux qui enseignent, ceux qui élèvent, ceux qui accompagnent, et ceux qui apprennent. Parce que la 

liberté de l’un s’éclaire toujours à la lumière de l’autre. 

  



                                                                                                                                                                                                16  

 

J’ai parfois l’impression qu’on a oublié que l’école n’est pas une forteresse, mais un carrefour. 

Un lieu où se croisent des histoires, des sensibilités, des mondes différents — et où l’on apprend à 

coexister avant d’apprendre à calculer ou à conjuguer. Quand un parent ose poser une question, ce 

n’est pas pour contester, c’est pour comprendre comment son enfant grandit. Et quand un enseignant 

cherche de nouvelles méthodes, ce n’est pas pour imposer, c’est pour donner du sens à ce qu’il 

transmet. 

Alors peut-être que la véritable liberté, ce n’est pas de faire à sa manière, mais d’oser se rencontrer, 

dans la complexité des attentes multiples. C’est accepter que la pédagogie ne soit pas qu’une affaire 

de méthodes, mais de relations. C’est, enfin, admettre que la coéducation n’est pas un slogan mais une 

aventure collective ! 

  



                                                                                                                                                                                                17  

 

Sources 
 

- BOLTANSKI L. & THÉVENOT L., De la justification. Les économies de la grandeur, Paris, 

Gallimard, 1991. 

- BOURDIEU P. & PASSERON J.-C., La Reproduction. Éléments pour une théorie du système 

d’enseignement, Paris, Éditions de Minuit, 1970. 

- Le Moniteur belge, Code de l’enseignement fondamental et de l’enseignement secondaire, 

Code du 3 mai 2019, Moniteur belge, 19 septembre 2019, erratum M.B. 3 octobre 2019, mis 

à jour au 24 février 2023. 

-  Le Moniteur belge, décret du 24 juillet 1997 définissant les missions prioritaires de 

l’enseignement fondamental et de l’enseignement secondaire et organisant les structures 

propres à les atteindre (dit « décret Missions »), Moniteur belge, 23 septembre 1997. 

- Fédération Wallonie-Bruxelles, Circulaire n° 9008, Plan de pilotage et contrat d’objectifs – 

modalités de révision et de concertation, mai 2023. 

- Fédération Wallonie-Bruxelles, Circulaire n° 9158, Gratuité dans l’enseignement obligatoire – 

Mise en œuvre du Pacte pour un enseignement d’excellence, septembre 2023. 

- Fédération Wallonie-Bruxelles, Circulaire n° 9477, Le Conseil de participation en pratique, 31 

mars 2025. 

- Fédération Wallonie-Bruxelles, Guide pratique Parents–École : comment mieux connaître 

l’école et s’y impliquer, Bruxelles, octobre 2014. 

- GAUTHIER S., Le projet d’établissement : un mirage scolaire ? (volet 2), Étude FAPEO, 

Fédération des Associations de Parents de l’Enseignement Officiel, Bruxelles, 2018. 

- GAUTHIER S. & DE THIER V., Le projet d’établissement : photographie d’un système scolaire 

inégalitaire ?, Étude FAPEO, Fédération des Associations de Parents de l’Enseignement 

Officiel, Bruxelles, 2017. 

- MEIRIEU P., Le choix d’éduquer. Éthique et pédagogie, Paris, ESF Éditeur, 1991. 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Copyright © 2025 FAPEO, Tous droits réservés. 

 

Fédération des Parents et des Associations de Parents de l’Enseignement Officiel – ASBL 

Rue de Bourgogne 48, 1190 Bruxelles 

Tel. : 02 527 25 75   E-mail : secretariat@fapeo.be 

N° d’entreprise : 0 409 564 781 – RMP Bruxelles 

IBAN : BE48 2100 2838 9427 – BIC : GEBABEBB 

Avec le soutien de la Fédération Wallonie-Bruxelles 

 

 

 

 
   

mailto:secretariat@fapeo.be

